
НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 17 

 

 

121 

УДК 17.022.1:316.614:1 
DOI: https://doi.org/10.59694/ped_sciences.2025.17.121-126 

ОЛІЙНИК Вікторія Вікторівна –  
кандидат культурології, доцент, доцент кафедри  

соціокультурної діяльності  
Комунального закладу вищої освіти «Академія культури і мистецтв»  

Закарпатської обласної ради 
ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-7290-5138 

e-mail: Viktoriiaoliinyk1982@gmail.com 
 

«МОРАЛЬНА СЛІПОТА» ЗІГМУНДА БАУМАНА ТА ЕТИКА 
ВІДПОВІДАЛЬНОСТІ У ФІЛОСОФСЬКОМУ ДИСКУРСІ 

ОЛІЙНИК Вікторія Вікторівна. «МОРАЛЬНА СЛІПОТА» ЗІГМУНДА БАУМАНА ТА ЕТИКА 
ВІДПОВІДАЛЬНОСТІ У ФІЛОСОФСЬКОМУ ДИСКУРСІ 

У статті досліджується феномен моральної сліпоти в інтерпретації Зігмунта 
Баумана та його взаємозв’язок із концепцією етики відповідальності. Проаналізовано 
соціальні механізми формування моральної байдужості в сучасних суспільствах та 
запропоновано шляхи подолання цього явища через відповідальну етичну позицію. 
Здійснено ретроспективний аналіз етики європейської гуманістичної традиції. 
Досліджено, що питання формування соціальних цінностей. протистояння моральній 
релевантності – були центральним у європейській філософії. 

Ключові слова: втрата чутливості, банальність зла, моральна сліпота, етика 
відповідальності, колективна відповідальність, цінності. 

 
OLIINYK Viktoriia Viktorivna. ZIGMUND BAUMAN’S «MORAL BLINDNESS» AND THE ETHICS 

OF RESPONSIBILITY IN PHILOSOPHICAL DISCOURSE 
The article explores the phenomenon of moral blindness in the interpretation of Zygmunt 

Bauman and its relationship with the concept of ethics of responsibility. The social mechanisms of 
the formation of moral indifference in modern societies are analyzed and ways of overcoming this 
phenomenon through a responsible ethical position are proposed.  

A retrospective analysis of the values of the humanistic tradition shows that the issues of the 
formation of social values - opposition to moral relevance – were central in European philosophy. 
Modern research integrates Bauman’s ideas and proposes an ethics of responsibility as the opposite 
of moral petrification. However, a comprehensive analysis that directly contrasts the mechanisms of 
«moral blindness» with the constructive principles of the ethics of responsibility as a practical 
strategy of resistance remains insufficiently developed.  

The issue of moral blindness as existential indifference and ethics of responsibility is reflected in 
the works of many modern scholars. Bauman’s concept, set out in the work «Modernity and the 
Holocaust», has become the subject of critical analysis and development. Bauman considers the 
Holocaust not as an atavism of barbarism, but as a product of modern rational civilization. The key 
concept here is «moral blindness» a state when technological, bureaucratic and social mechanisms 
systematically suppress the moral state of a person.  

The main sign of this is a social distance, which is revealed through the flourishing of 
bureaucracy and the distribution of labor. Researchers develop the Bauman’s thoughts and focus on 
the technological aspects of moral degradation in the era of digitalization. It is now that social 
media and algorithms are creating new forms of distancing and dehumanization. The purpose of 
this article is a systematic analysis of the phenomenon of «moral blindness» in the philosophical 
interpretation of Zygmunt Bauman and an investigation of the potential of the ethics of 
responsibility as a philosophical and practical alternative for overcoming this phenomenon in the 
conditions of modern society. 

Keywords: loss of sensitivity, Banality of Evil, moral blindness, ethics of responsibility, collective 
responsibility, values. 

 

© Олійник В., 2025 
 



НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 17 

 

 

122 

Постановка та обґрунтування актуаль-
ності проблеми. У сучасному глобалі-
зованому світі, що характеризується склад-
ними соціальними, економічними та техно-
логічними взаємозв’язками, класичні етичні 
моделі часто виявляються недостатніми для 
осмислення масштабних моральних викликів. 
Геноциди, екологічні катастрофи, структурна 
нерівність та дегуманізуюча дія бюрокра-
тичних систем свідчать про глибоку кризу 
моральної відповідальності. У цьому кон-
тексті концепція «моральної сліпоти», 
розроблена Зігмунтом Бауманом, набуває 
особливої актуальності. Вона дозволяє про-
аналізувати механізми, за допомогою яких 
сучасні суспільства створюють умови для 
продукування морального імпульсу, перш ніж 
він встигне перетворитися на вчинок. Дослід-
ження цього феномену в його взаємозв’язку з 
етикою відповідальності є нагальною потре-
бою для розуміння того, як людина може 
зберігати здатність до морального вибору в 
умовах соціальних систем, запрограмованих 
на егоїзм та дистанціювання. 

Аналіз останніх досліджень і публі-
кацій. Здійснений нами ретроспективний ана-
ліз цінностей гуманістичної традиції показує, 
що питання формування соціальних цін-
ностей. протистояння моральній релевант-
ності – були центральним у європейській 
філософії. Праці Ф. Ніцше, Е. Фромма, 
А. Швейцера свідчать про те, що моральність 
відіграє провідну роль у формуванні особис-
тості як члена суспільства і має суспільний 
характер. Ф. Ніцше намагався створити 
власну характеристику морального стану 
Європи. Філософ наполягав на тому, що 
цінності втратили своє значення, що значно 
ускладнює їх аналіз. Проте існує необхідність 
критики, яка має знищити всі принципи, 
цінності та філософію взагалі, але не з метою 
повного заперечення та життя у хаосі, а для 
того, щоб шлях до нових цінностей та нової 
філософії був вільним від перешкод [2, с. 8]. 
За Ф. Ніцше, це означає, що слід гідно пере-
жити епоху «нігілізму» і на основі кри-
тичного осмислення дійсності створити нову 
систему гуманістичних цінностей. 

Проблему «банальність зла» однією з 
перших намагалася розкрити Х. Арендт в 
праці «Айхман в Єрусалимі: Розповідь про 
банальність зла». В основу праці лягли ство-
рені дослідницею серії статей для журналу 
New Yorker з судового процесу в Єрусалимі 
по справі Адольфа Айхмана, одного з 
головних організаторів «остаточного розв’я-
зання єврейського питання». 

Видовище очікувало бути, відкритим 
судом над абсолютним, демонічним злом, 
однак науковиця побачила в підсудному не 

маніакального ідеолога чи садиста, а ней-
мовірно звичайну, навіть бліду особистість – 
бюрократа, який «просто виконував накази» і 
не був не здатний зрозуміти масштаби зло-
чину, який він скоїв.  

Як вважає Х. Арендт: « …Зло може бути 
лише надмірним, бо не володіє ані глибиною, 
ані будь-яким демонічним виміром, хоча – в 
цьому й полягає його жах! – воно може 
поширитись поверхнею землі, як грибок, і 
повністю зруйнувати весь світ. Зло виникає з 
нездатності думати. Воно нехтує думкою, бо 
тільки-но думка намагається взятися за зло і 
дослідити передумови та принципи, з яких 
воно походить, вона розчаровується, тому що 
не знаходить нічого. У цьому й полягає 
банальність зла...» [1, c. 15]. Це спосте-
реження лягло в основу концепції «баналь-
ності зла», що кинула виклик усім тради-
ційним уявленням про мораль і злочин. Згідно 
даної концепції зло, не є результатом 
злочинних намірів, чи психічних відхилень, 
але є результатом банальної бюрократії та 
підкорення владі, за умови відсутності у 
виконавців критичного мислення та загаль-
нолюдських цінностей. 

Зло як етичну категорію в метафізичних 
та богословських вимірах дослідив у одно-
іменній праці український філософ 
А. Морозов. Дослідник здійснив спробу про-
аналізувати моральну проблему зла у фокусі 
міждисциплінарних досліджень на стику 
філософії історії, метафізики, теології. Нау-
ковець провів дослідження поступової авто-
номізації людського розуму через здійснення 
тенденції відриву індивіда від гуманістичних 
принципів, що призводить, як зазначає сам 
автор праці, до ціннісної сліпоти, нігілізму та 
морального зубожіння. [8] 

Одним з ключових пізнавальних засобів 
для розуміння сучасного суспільства для 
Макса Вебера були поняття етики відпо-
відальності та формальної раціональності. На 
відміну від формальної раціональності, що 
часто в сучасних дослідженнях проти-
ставляється етиці відповідальності, остання – 
започаткована ще Максом Вебером та 
розвинена Гансом Йонасом у праці «Принцип 
відповідальності», у сучасному дискурсі 
отримує нове прочитання. Емманюель Леві-
нас з його концепцією «обличчя Іншого» як 
джерела безмежної відповідальності є клю-
човою фігурою для подолання екзистенційної 
байдужості. Е. Левінас виголошує свою 
доволі радикальну тезу: саме понятійне 
пізнання породжує неетичні відносини. Він 
зазначає: «Існує тісний зв’язок між насиллям 
по відношенню до іншої людини й 
понятійним способом розуміння того, що 
являє собою цей Інший» [ 9, с. 159]. 



НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 17 

 

 

123 

В сучасному філософському дискурсі 
часто інтегруються ідеї Левінаса та Баумана, 
пропонуючи етику відповідальності як анти-
дот до морального заціпеніння. Однак, 
комплексний аналіз, що прямо протиставляє 
механізми «моральної сліпоти» конструк-
тивним принципам етики відповідальності як 
практичної стратегії опору, залишається недо-
статньо розробленим.  

Проблематика моральної сліпоти в про-
тиставленні до етики відповідальності зна-
ходить своє відображення в філософських 
дискуссіях сьогодення. Безпосередньо кон-
цепція З. Баумана, викладена в праці «Су-
часність та Голокост», стала предметом 
критичного аналізу та розвитку. Дослідники 
розвивають думки філософа і акцентують 
увагу на технологічних аспектах моральної 
сліпоти в епоху цифровізації, коли соціальні 
медіа та алгоритми створюють нові форми 
дистанціювання та дегуманізації [10]. 

Л. Донскіс, намагається розкрити фено-
мен «моральної сліпоти» як загально 
соціального явища сучасності. Дослідник 
стверджує, що внутрішня боротьба соціуму 
між моральною сліпотою і спроможністю 
цінувати життя інших людей (замість того 
щоб сприймати їх як статистичні одиниці чи 
робочу силу), постає екзістенційною бороть-
бою між людською схильністю до єднання і 
дистанціювання, співчуття і байдужості, при-
чому остання є ознакою моральної деструкції 
та соціальної патології. З політичної історії 
нам відомо, що соціум може навчити себе не 
співчувати болю і стражданням інших. 
Водночас уміємо відновлювати в собі таку 
здатність. Індивід може перетворитися на 
нелюдську істоту і пробуджувати в собі 
особистість тільки тоді, коли трагедій чи 
агресивних нападів зазнають близькі йому 
люди або він сам. На основі цього механізму 
відмови та повернення до співчуття маємо 
зрозуміти, що людська гідність і людське 
життя – вразливі, слабкі, непередбачувані й, 
поза сумнівом, універсально цінні [7, с. 41]. 

Мета статті полягає у здійсненні сис-
темного аналізу феномену «моральної 
сліпоти» в філософській інтерпретації З. Бау-
мана та дослідження потенціалу етики відпо-
відальності як альтернативи для подолання 
екзистенційної кризи в умовах сьогодення. 

Виклад основного матеріалу дослід-
ження. Світ, що його аналізує З. Бауман у 
своїх працях, не нагадує печеру, заселену 
демонами та монстрами, які випромінюють 
загрозу добрій і світлій частині людства. Зі 
смутком і притаманною йому м’якою іро-
нічністю науковець пише про пекло, яке 
абсолютно нормальна і на вигляд добра 
людина, гарний сусіда та сім’янин створює 

Іншому, відмовляючись визнати його особис-
тість, таємницю, гідність і почуття [3, с. 12].  

Дослідник розглядає Голокост не як 
атавізм варварства, а як продукт сучасної 
раціональної цивілізації. Ключовим поняттям 
тут є «моральна сліпота» – стан, коли тех-
нологічні, бюрократичні та соціальні меха-
нізми системно пригнічують моральний 
імпульс людини. Основною ознакою цього є 
соціальна дистанція, що розкривається через 
розквіт бюрократії та поділу праці, що в свою 
чергу розщеплюють суспільні процеси на 
дрібні, безособові операції. Виконувач не 
бачить кінцевого результату своїх дій, 
сприймаючи лише абстрактне завдання. 

Серед умов, які зробили можливим 
масове знищення людей на думку З. Баумана, 
найважливішим фактором була сама 
сучасність. Адже сучасне суспільство цінує 
ефективність та досягнення цілей вище за 
моральні міркування. Мораль стає приватним 
питанням, тоді як публічна дія керується 
критеріями користі. Важливим є процес 
дезінтеграції відповідальності, що в ієрар-
хічних системах відображає відповідальність 
як щось анонімне та «розпилене». В ієрархії 
подібних відносин індивід відчуває себе лише 
передавачем чужих наказів, знімаючи з себе 
більшу частину морального тягаря [10]. 

Зло не прив’язане до війни чи 
тоталітарної ідеології. Сьогодні воно частіше 
проявляється у байдужості до чужих 
страждань, у відмові розуміти інших, у нечут-
ливості й хованні очей замість мовчазного 
етичного погляду. Воно також притаманне 
таємним службам, коли вони, мотивовані 
любов’ю до країни чи почуттям обов’язку 
(глибину та справжність якого не змогли б 
піддати сумнівам ані експерти з етики 
Іммануїла Канта, ані власне сам Кант), 
безжально руйнують життя маленької людини 
– чоловіка чи жінки – тільки тому, що не 
було, вочевидь, іншого виходу. Руйнування 
чужого життя в цілковитій впевненості, що ви 
виконуєте свій обов’язок і дотримуєтесь 
моральних принципів, є новою формою зла, 
невидимим проявом порочності [3, с. 15]. 

З. Бауман стверджує, що двадцяте 
століття беззаперечно доводить, що зло існує 
як незалежна і паралельна реальність, а не як 
недостатність добра (чого вчив св. Августин 
та у що вірили протягом століть), ця плинна 
сучасність робить банальним не беззубе 
добро, а, власне, зло. Статистика важить біль-
ше за людське життя; розмір країни та її еко-
номічна і політична потужність набагато ва-
жливіші за цінність одного з її мешканців, на-
віть якщо він чи вона говорить від імені люд-
ства. Нічого особистого, це просто бізнес – от 
новий диявол плинної сучасності [10, с. 16]. 



НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 17 

 

 

124 

Дослідник зазначає, що простіше розу-
міти зло як етичну категорію, коли зло має 
чіткі форми. Сьогодні ми більше не знаємо, 
які форми зла і де вони. Це стає зрозумілим, 
коли втрачається пам’ять і здатність бачити 
та відчувати. Існує цілий перелік ментальних 
перешкод. Сюди входить умисне зневажання 
«іншого», свідома відмова розуміти та 
визнавати людину іншого типу, пориваючи з 
тим, хто живий, реальний, щось робить і 
говорить поряд із нами, і все заради вига-
дування «друга» у Facebook, який далекий і, 
можливо, існує в іншій семіотичній 
реальності. Схильність віддалятися, одночас-
но удаючи дружбу; не розмовляти і не 
помічати того, хто поруч [ 3, с. 17]. 

Згадаймо, що на противагу концепції 
«моральної сліпоти» в історичному контексті 
певної популярності отримала «етика відпо-
відальності» М. Вебера. Дослідник стверд-
жував, що більшість речей, які раніше людина 
не робила, тому що просто не здатна була це 
робити, тепер стали підвладними людині й 
відмова їх робити без належної потреби стала 
залежати вже не від влади природи над 
людиною, а від морального закону, який 
людина сама ставить над собою. Можливість 
миттєво знищити усе людство разом із 
власною планетою – це окрема, хоча й 
безумовно вражаюча можливість, яку від-
крило для себе людство менше, ніж за останні 
сто років [4, с. 76].  

Наука стала політикою, яка багато в чому 
визначає розвиток суспільства. Наукові від-
криття перестали бути справою лише науков-
ців, але потрапили під щільну опіку політиків, 
і від того, наскільки ці політики будуть 
ангажовані етичними цінностями, а не 
егоїзмом, жагою збагачення і насильства, 
залежить не лише майбутнє, але й сьогодення 
мільярдів людей. Тому чим далі людство 
реалізує бажання інтелектуального та техніч-
ного розвитку, тим більш затребуваним є його 
покликання до перерозподілу політичних 
впливів. А це закономірно покладає на люд-
ство обов’язок більш послідовно втілювати 
свою морально-етичну сутність, своє покли-
кання до добра і відкрито брати на себе від-
повідальність за утвердження добра [4, с. 77].  

У цьому контексті М. Вебер говорить 
про «завдання соціальної філософії», в основі 
своїй спільне з конкретними науками, однак 
при його виконанні соціальна філософія 
виходить за рамки окремих соціальних наук 
своїми засобами, які є «далекими від «індук-
ції» у звичайному розумінні цього слова. 
Соціальна еволюція виявляється, згідно з 
Вебером, пов’язаною з необхідністю визнан-
ня гуманістичних цінностей іншими людьми, 
що формуються на основі більш ранніх цих 

же (або майже цих же) цінностей, цілей, 
засобів і результатів дій. Відомий соціолог 
сверджує, що добро завжди конкретне – але 
це не лише результат вибору кожного, але й 
результат узгодженого вибору певного добра 
конкретними людьми у конкретних соціаль-
них та історичних обставинах, добро завжди 
конкретне й у цьому сенсі контекстуальне. 
Водночас добро завжди залишається добром і 
є впізнаваним як добро, попри множинність 
його проявів і способів втілення – добро 
завжди є контрконтекстуальним [4, с. 78].  

М. Вебер розрізняє етику, орієнтовану на 
чисті наміри, та етику, що враховує перед-
бачувані наслідки вчинків. Остання, як 
стверджував відомий соціолог, вимагає 
політичної зрілості та здатності відповідати за 
наслідки своїх дій для суспільства. Таким 
чином, для реалізації злого умислу завжди 
можна знайти відповідний закон, правило чи 
традицію – однак з часом, вони зазнають 
суспільного осуду, їх назвуть – формою без 
змісту, фейком проти фактів, облудою проти 
істини. Узагальнюючи, можна впевнено 
сказати, що всі прагнення зловжити нормою 
заради партикулярного й антисоціального 
інтересу не отримають фактичної легітимації 
(хоча й можуть мати легальний статус або й 
самі себе величати «легітимними»), адже не 
зможуть спиратися на фактичні цінності 
суспільного загалу. Злий умисел можуть 
зрозуміти, з ним можуть навіть змиритися на 
деякий час, але його не можуть підтримати, за 
нього ніхто не підніметься на захист – 
захищати можна тільки цінності, а не 
антицінності. Навіть якщо злий умисел 
матиме силову підтримку, це не зробить його 
прийнятним і добрим: голе, просте насиль-
ство не зможе замінити легітимацію цін-
ностями [4, с. 79]. 

Опираючись на вищесказане, цікавою до 
розгляду, вважаємо концепцію відповідаль-
ність за «Іншого» Е. Левінаса. Варто заува-
жити, що для Е. Левінаса етика є першо-
філософією. Мислитель виводить джерело 
відповідальності не з розуму чи закону, а з 
безпосередньої зустрічі з «обличчям Іншого», 
яке закликає індивід до відповідальності. Ця 
концепція руйнує дистанцію, створену баума-
нівськими механізмами, роблячи моральну 
близькість основою вчинку [9, с. 158]. 

Згадаймо ідеї Г. Йонаса, що лягають в 
основу концепції нового етичного імпера-
тиву, який вимагає від сучасної людини 
відповідати не лише за теперішнє, але й 
за благополуччя майбутніх поколінь та пла-
нети загалом, особливо з огляду на ризики, 
пов’язані із нових технологій. Науковець 
розширює горизонт відповідальності, вводячи 
«евристику страху». Його імператив звучить: 



НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 17 

 

 

125 

«Дій так, щоб наслідки твоєї дії були сумісні з 
існуванням справді людського життя на 
Землі». Цей принцип є евристичною основою 
для формування альтернативної ціннісної 
парадигми, що повинна передбачити ката-
строфи в майбутньому, оскільки загрози від 
людської діяльності стають масштабними та 
незворотними. Це пряме заперечення корот-
козорої інструментальної раціональності. [5, 
с. 201]. 

Висновки та перспективи подальших 
розвідок. Безперечно, концепція «моральної 
сліпоти» З. Баумана є потужним інстру-
ментом для діагностики моральних патологій 
сучасного суспільства. Вона демонструє, що в 
плинній сучасністі загальноприйнятним по-
стає не беззубе добро, а власне «банальне 
зло» – тривіальними інструментами якого, 
часто виступають – відсутність критичного 
мислення, знелюднення адміністративної 
системи, емоційна байдужість та амораль-
ність. Етика відповідальності, інтегруючи ідеї 
М. Вебера, Г. Йонаса та Е. Левінаса, пропонує 
конструктивну альтернативу – філософську 
основу для відновлення морального чуття, 
гуманістичних цінностей та формування 
активної громадянської позиції. 

Одним з варіантів подолання екзіс-
тенційної кризи сучасності, вважаємо 
реалізацію етики відповідальності, що може 
розглядатися як практичний інструмент 
протидії «моральній сліпоті». В контексті 
вищесказаного сенсотворчими вважаємо 
механізми відновлення гуманістичних цін-
ностей, моральної близькості, через усвідом-
лення того, що будь-яка абстрактна система 
складається з конкретних людей. Адже, згідно 
етики Левінаса, знаковим є вміння побачити в 
«Іншому» не об’єкт, а особистість. Важливим 
є усвідомлення того, що кожен індивід несе 
невідчужувану відповідальність за свої 
вчинки в будь якій соціальній системі.  

Для сучасного соціуму подолання 
«моральної сліпоти» вбачаємо не як 
теоретичне завдання, але практичний імпе-
ратив для формування суспільства, в якому 
технологічний прогрес і соціальна організація 
будуть підпорядковані гуманістичним прин-
ципам. Перспективи подальших наукових 
досліджень зумовлюють проведення аксіоло-
гічного аналізу «моральної сліпоти» як відо-
браження дегуманізації цифрового простору, 
плинної сучасності. 

 
СПИСОК ДЖЕРЕЛ 

1. Арендт Ханна. Айхман в Єрусалимі. Розповідь 
про банальність зла/ Пер. з англ. А. Котенко.  
К. : Дух і Літера, 2021. 376 с. 

2. Арсентьєва Г. О. Ніцшеанська концепція «Воля 
до влади» як влада над собою, як свобода 
самовираження. Актуальні проблеми філософії 

та соціології, 2015. Вип. 8. С. 7–9. Режим 
доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/ 
aprfc_2015_8_4 

3. Зиґмунт Бауман, Леонідас Донскіс. Моральна 
сліпота. Втрата чутливості у плинній сучас-
ності / Пер. з англ. О. Буценка. К. : Дух і 
Літера, 2014. 280 с.  

4. Бойченко М. Наскільки формальною є етика 
відповідальності ? Філософська думка, 2021. 
Т. 1. С. 75–95.  

5. Йонас. Г. Принцип відповідальності. У пошуках 
етики для технологічної цивілізації / Пер. з нім. 
К. : Лібра, 2001. 400 с. 

6. Бауман Зиґмунт Лекція в університеті Вітаутаса 
Великого. 1.10.2010 р. [Електронний ресурс] 
Режим доступу: http://www.vdu.lt/lt/naujienos/ 
profzygmuntas-baumanas-naturali-blogio-istorija-
1 

7. Моральна сліпота й українські уроки. Леонідас 
Донскіс про лицемірство Європи і «колек-
тивного Шредера» «Український тиждень» 
№ 30 (350) 25 – 31 липня 2014 р. С. 41. 
[Електронний ресурс] Режим доступу : 
https://shron2.chtyvo.org.ua/Ukrainskyi_tyzhden/2
014_N30_350_Zhyttia_v_chas_viiny.pdf? 

8. Морозов А. Зло: метафізичні та богословські 
виміри: монографія. Київ. нац. торг.-екон. ун-т, 
2018. 256 с. 

9. Морозов А. 2014. «Інший» як центральна 
проблема етики Емануеля Левінаса. Схід, 2014. 
№ 2. С. 158–162. 

10. Bauman Z. Modernity and the Holocaust. (2000). 
Cornell University Press, Ithaca, New York: URL: 
https://www.faculty.umb.edu/lawrence_blum/cour
ses/290h_09/readings/bauman_intro.pdf 

11. Jonas H. The Imperative of Responsibility: In 
Search of an Ethics for the Technological Age. 
Chicago: University of Chicago Press. 1984. 

 
REFERENCES 

1. Arendt, Hannah. (2021). Aykhman v Yerusalymi. 
Rozpovidʹ pro banalʹnistʹ zla. [Eichmann in 
Jerusalem. A Story about the Banality of Evil]. 
Kyiv. 

2. Arsentieva, G. O. (2015). Nitssheansʹka kont-
septsiya «Volya do vlady» yak vlada nad soboyu. 
[Nietzschean concept of «Will to power» as power 
over oneself, as freedom of self-expression].  

3. Zygmunt, Bauman, Leonidas, Donskis. (2014). 
Moralʹna slipota. Vtrata chutlyvosti u plynniy 
suchasnosti.  [Moral Blindness. Loss of Sensitivity 
in Fluid Modernity]. Kyiv. 

4. Boychenko, M. (2021). Naskilʹky formalʹnoyu ye 
etyka vidpovidalʹnosti? [How formal is the ethics 
of responsibility?].  

5. Jonas, G. (2001).  Pryntsyp vidpovidalʹnosti. U 
poshukakh etyky dlya tekhnolohichnoyi 
tsyvilizatsiyi.  [The Principle of Responsibility. In 
Search of Ethics for a Technological Civilization]. 
Kyiv. 

6. Bauman, Zygmunt. (2010). Lektsiya v universyteti 
Vitautasa Velykoho. [Lecture at Vytautas the Great 
University].  

7. Leonidas, Donskis. (2014). Moralʹna slipota y 
ukrayinsʹki uroky. Pro lytsemirstvo Yevropy i 
«kolektyvnoho Shredera». [Moral blindness and 



НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 17 

 

 

126 

Ukrainian lessons. On the hypocrisy of Europe and 
the «collective Schroeder»].  

8. Morozov, A. (2018). Zlo: metafizychni ta boho-
slovsʹki vymiry. [Evil: metaphysical and theolo-
gical dimensions]. Kyiv.  

9. Morozov, A. (2014).  «Inshyy» yak tsentralʹna 
problema etyky Emanuelya Levinasa. [«The 
Other» as the Central Problem of Emmanuel 
Levinas’ Ethics].  

10. Bauman, Z. (2000). Suchasnistʹ i Holokost. 
Modernity and the Holocaust]. New York.  

11. Jonas, H. (1984). Imperatyv vidpovidalʹnosti: u 
poshukakh etyky dlya tekhnolohichnoyi epokhy. 
[The Imperative of Responsibility: In Search of an 
Ethics for the Technological Age]. Chicago. 

 
ВІДОМОСТІ ПРО АВТОРІВ 

ОЛІЙНИК Вікторія Вікторівна – кандидат 
культурології, доцент, доцент кафедри соціо-
культурної діяльності Комунального закладу 

вищої освіти «Академія культури і мистецтв» 
Закарпатської обласної ради. 

Наукові інтереси: системний аналіз фено-
мену «моральної сліпоти» в філософській інтер-
претації З. Баумана.  

 
INFORMATION ABOUT THE AUTHORS 

OLIYNIK Viktoriia Viktorivna – Candidate of 
Cultural Studies, Associate Professor, Associate 
Professor of the Department of Socio-Cultural 
Activities of the Municipal Institution of Higher 
Education «Academy of Culture and Arts» of the 
Transcarpathian Regional Council. 

Circle of scientific interests: systemic analysis of 
the phenomenon of «moral blindness» in the 
philosophical interpretation of Z. Bauman. 

 
Стаття надійшла до редакції 21.11.2025 р. 

 
 
 
 
 

УДК 781.2:36.021.2.031.  
DOI: https://doi.org/10.59694/ped_sciences.2025.17.126-133 

ОРОС Ільдіко Імріївна –  
доктор філософії, доцент кафедри  

педагогіки, психології, початкової, дошкільної освіти  
та управління закладами освіти, президент 

Закарпатського угорського університету ім. Ференца Ракоці ІІ 
ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-7300-9362 

e-mail: orosz.ildiko@kmf.org.ua  
ПОЛЛОІ Каталін Дезидерівна –  

доктор філософії, доцент кафедри педагогіки, психології, початкової,  
дошкільної освіти та управління закладами освіти, директор  

Науково-дослідного центру ім. Т. Легоцькі,  
Закарпатський угорський університет ім. Ференца Ракоці ІІ 

ORCID іD: https://orcid.org/0000-0003-3833-8368  
e-mail: pallay.katalin@kmf.org.ua  

МОЛНАР Федір Федорович –  
доктор філософії, доцент кафедри історії та суспільних дисциплін  

Закарпатський угорський університет ім. Ференца Ракоці ІІ  
ORCID іD: https://orcid.org/0000-0001-9488-9207 

e-mail: molnar.ferenc@kmf.org.ua  
 

ASPIRATIONS FOR HUNGARIAN-LANGUAGE HIGHER EDUCATION  
IN TRANSCARPATHIA (1919–1991) 

ОРОС Ільдіко Імріївна, ПОЛЛОІ Каталін Дезидерівна, МОЛНАР Федір Федорович. 
ПРАГНЕННЯ ДО СТВОРЕННЯ УГОРСЬКОМОВНОЇ ВИЩОЇ ОСВІТИ НА ЗАКАРПАТТІ  
(1919–1991 рр.) 

У статті досліджується історична траєкторія формування та прагнень 
угорськомовної вищої освіти на Закарпатті у 1919–1991 роках у контексті трьох великих 
політичних епох – чехословацької, угорської та радянської. Основна увага зосереджена на 
становленні угорськомовної вищої освіти в радянський період, з особливим акцентом на 
створенні та ролі Ужгородського державного університету після 1945 року. Автори 

© Орос І., Поллоі К., Молнар Ф., 2025 
 

 


